
 
Мифологические представления о глазах и зрении у славян 

 

 

115

УДК 81.39 
 
 
 
 
 
 
 
 

М.В. Ясинская 

МИФОЛОГИЧЕСКИЕ ПРЕДСТАВЛЕНИЯ  
О ГЛАЗАХ И ЗРЕНИИ У СЛАВЯН 

 
В статье анализируются архаические мифологические моти-

вы, связанные с представлениями о зрении у славян. Зрение тесно 
сопряжено со сферой народной демонологии. В представлениях о 
зрении важнейшую роль играет категория оценки, выраженная 
признаками опасный / безопасный. Взгляд, действие «смотреть» 
принимают активное участие в магии. Для архаических представ-
лений о зрении свойственно неразличение субъекта и объекта зре-
ния, выраженное как в лексике, так и в тексте обряда. 

Ключевые слова: зрение; слепота; визуальная магия; народ-
ная демонология; категория оценки; фразеология, семантические 
оппозиции. 

The author analyzes archaic mythological motifs based on con-
cepts of vision among the Slavs. Vision is closely associated with folk 
demonology. Category of assessment, expressed by markers dangerous / 
safe, plays the most important role in the concepts of vision. The view, 
the watching as an action take an active part in the magic. Lack of dis-
tinction between subject and object of vision, expressed both in vocabu-
lary and in structure of the rite, is peculiar to archaic notions of vision. 

Keywords: vision; blindness; visual magic; folk demonology; 
category of assessment; phraseology, semantic oppositions. 

Язык (лексика и фразеология), фольклор, верования и обря-
ды, изучаемые в комплексе, позволяют реконструировать архаиче-
ские мифологические представления славян о зрении. Некоторые 
из них актуальны и по сей день (например, вера в сглаз; поверье, 



 
М.В. Ясинская 

 

 

116

что беременная женщина должна смотреть на красивые объекты, 
чтобы у нее родился красивый ребенок; обычай посмотреть в зер-
кало для «отмены» неудачи в случае возвращения за забытой дома 
вещью). Другие утрачивают актуальность, но сохраняются в за-
стывшей форме в языке и фразеологии: как в воду глядел, для от-
вода глаз, есть глазами, пускать пыль в глаза, в паремиях: когда 
кажется – креститься надо, у страха глаза велики и пр. Пред-
ставления о зрении не только входят в комплекс народной антро-
пологии (анатомии, физиологии, медицины), они обнаруживают 
метафорическую проекцию в сферу космоса, природы – ср. пред-
ставления о солнце как о гигантском оке божества [Младенова, 
2002, c. 72], представления о глазах как о светоносной / жидкой 
субстанции [Галанова, 2011, c. 284]. Лексика с первичным «зри-
тельным» значением присутствует в номинации объектов, создан-
ных руками человека, – ср. параллелизм между лексикой, назы-
вающей глаз и водоемы, глаз и отверстия (в том числе окна). 
Представления о зрении тесно связаны с такими бинарными оппо-
зициями, как свет / тьма и жизнь / смерть (пожелание слепоты 
или невидимости в проклятьях может фактически означать поже-
лание смерти) [Ясинская, 2013]. В традиционных представлениях 
о глазах и зрении существенную роль играет категория оценки: 
глаз, зрачок глáза выступает как нечто очень ценное, это обуслов-
лено доминирующей ролью зрения в системе восприятия человека: 
беречь как зеницу ока, беречь пуще глаз; лучше один раз увидеть, 
чем семь раз услышать. При этом оценка носит не абстрактный, а 
прагматический характер и часто выражается через признаки 
опасный / безопасный: взгляд может быть «хороший» или «дур-
ной» в зависимости от обстоятельств (кто смотрит, на что смотрит, 
при каких обстоятельствах). Во время зрительного контакта опас-
ности может подвергаться как объект зрения (в ситуации сглаза), 
так и субъект: например, белорусы верили, если мужчина заглянет 
в дежу, у него перестанет расти борода (дежа считалась женским 
предметом) [Агапкина, 2012, c. 76]. 

Представления о глазах и зрении в традиционной культуре 
тесно сопряжены со сферой народной демонологии. Согласно на-
родным верованиям, глазами и зрением обладает не только чело-
век, но и мифологический персонаж. Его глаза противопоставлены 
человеческим по ряду признаков (цвет, размер, количество и пр.). 
Именно по глазам часто можно распознать мифологического пер-



 
Мифологические представления о глазах и зрении у славян 

 

 

117

сонажа, если он принимает обличье человека или животного [Ви-
ноградова, 1997]. Кроме того, выделяются аномалии глаз, позво-
ляющие отнести человека к разряду мифологических существ (ко-
сой, кривой, обладающий необычными зрачками, цвет и пр.) 
[Ясинская, 2014]. В традиционных верованиях глаза представля-
ются не только инструментом зрения, но и органом, в котором 
пребывает душа субъекта, отверстием, через которое душа может 
покидать тело и через которое она может в него вернуться (ср. 
распространенный во многих славянских традициях обычай за-
крывать глаза покойникам; восточные славяне при изготовлении 
кукол опасались делать им глаза, чтобы в них не вселился злой 
дух). В глазах сосредоточена жизненная сила субъекта (поэтому 
символическое ослепление – один из важнейших оберегов, ис-
пользуемый для нейтрализации злых сил, сглаза, а также для за-
щиты скота, домашней птицы, посевов, урожая от вредителей).  
В глазах «написаны» свойства и качества субъекта, его мысли и 
чувства. Манера смотреть отражает характер человека, его миро-
воззрение: бутуз (рус. арх.) ‘хмурый необщительный человек, гля-
дящий исподлобья’ [СРНГ 3, c. 314]1, вострошарый ‘имеющий 
большие глаза, проницательный взгляд’, ‘наблюдательный, про-
ницательный’ (свердл.) [СРНГ 5, c. 150] и др. 

С помощью глаз субъект не только воспринимает окружаю-
щую действительность, он также может воздействовать на нее по-
средством взгляда. В народной традиции большое внимание уделя-
ется манере смотреть: негативную оценку получает пристальный, 
долгий, праздный, бесцельный взгляд, а также взгляд, сопряженный 
с любопытством и завистью. Эти представления отражены как в 
диалектной лексике (ср. пейоративные глаголы со значением ‘смот-
реть’ – уставиться, пялиться, глазеть и пр.), так и в верованиях. 
Глядя на объект, субъект, с одной стороны, перенимает от него оп-
ределенные свойства или качества, с другой – передает ему свои 
свойства или качества. Взгляд служит своего рода медиатором, спо-
собным нести и передавать информацию (как о самом субъекте, так 
и об увиденном им объекте). Например, поляки верили: если чело-
век смотрит на огонь и переведет взгляд на дом, то может спрово-
цировать пожар [Barthel de Weydenthal, 1922, p. 7]. Взгляд выступает 
как вместилище чувств и эмоций человека, а также как канал, через 
                                          

1 СРНГ – Словарь русских народных говоров (см. список литературы). 



 
М.В. Ясинская 

 

 

118

который можно их выпустить, избавиться от них, передать другому 
объекту или даже запереть в каком-либо замкнутом пространстве. 
Эти представления широко используются в «зрительной» магии. 
Например, чтобы избавиться от тоски по покойнику, после возвра-
щения с кладбища поднимали крышку дежи, заглядывали в нее и 
снова закрывали крышку, как бы заперев свой взгляд в ней; загля-
дывали в печную трубу и др. Магическая прагматика действия 
смотреть часто обусловлена обстоятельствами, при которых оно 
происходит (временем, местом, а также способами – смотреть через 
отверстие, в трубу, в колодец, в зеркало, назад и пр.). Использова-
ние различного рода приспособлений характерно для визуальных 
гаданий, когда требуется смоделировать ситуацию, при которой га-
дающий заглядывает в будущее (иной мир), оставаясь при этом в 
этом мире. Чтобы вступить в контакт с иным миром, смотрели в 
зеркало, в воду через кольцо, в окно, в печную трубу, замочную 
скважину и мн. др. 

Смотрение (взгляд) может быть опасным (для субъекта, для 
объекта или для обоих одновременно). Оценка взгляда как опас- 
ного / безопасного во многом обусловлена статусом смотрящего 
субъекта. Демонические существа по определению обладают 
опасным взглядом, который может причинить вред человеку и его 
миру (скоту, хозяйству и пр.), однако и взгляд человека при опре-
деленных обстоятельствах может быть вредоносным. Прежде всего, 
речь идет о комплексе представлений, связанных со сглазом, кото-
рый часто характеризуется как непреднамеренный вред, причи-
няемый с помощью взгляда, слова, мысли. Способность к сглазу 
может считаться врожденной (урочливые, глазливые люди; люди, 
рожденные в субботу или дважды отлученные от груди; люди с 
особенностями глаз) или обусловленной различными обстоятель-
ствами. Опасным считается взгляд людей в определенном состоя-
нии (беременной, женщины во время менструации, неумытого или 
голодного человека и пр.), а также в некоторых обрядовых стату-
сах (невесты, участников похоронной процессии). В народной тра-
диции славян сформировалась целая система запретов, связанных 
со зрением: кому, на что и при каких обстоятельствах нельзя смот-
реть. При этом в каждом конкретном случае запрет может быть 
мотивирован или свойствами субъекта, или свойствами объекта, 
или обстоятельствами действия (времени, места, образа действия). 
Например, если в хате лежал больной, то при входе нужно было 



 
Мифологические представления о глазах и зрении у славян 

 

 

119

сначала посмотреть на печь, потом на красный угол, чтобы не при-
стала болезнь. Запрет смотреть на больного мог быть мотивирован 
и интересами самого больного: чужой взгляд мог негативно ска-
заться на его состоянии, спровоцировать ухудшение самочувствия. 
Люди в лиминальных состояниях (беременные, новорожденные, 
умирающие, в состоянии болезни и пр.), как правило, и вредонос-
ны, и уязвимы одновременно [Седакова, 2007, c. 283]. 

Зрение характеризуется как одна из наивысших ценностей и 
противопоставляется слепоте. Оно тесно сопряжено с познанием  
и мышлением, что проявляется и на языковом уровне, и в верова-
ниях (например, запрет видеть что-либо может подразумевать  
запрет на знание). Зрение / слепота могут пониматься в перенос-
ном смысле, как духовные категории (духовное зрение, духовная 
слепота). Зрение, свет, свойство быть видимым осмысляются как 
основные признаки этого мира (рус. белый свет, болг. бѣло видело) 
и противопоставляются слепоте, темноте и невидимости, как при-
метам иного мира (болг. невидѣлица). К невидимому в широком 
смысле относятся мифологические персонажи, а также все неве-
домое в широком смысле (например, будущее в гаданиях, скрытые 
под землей клады и пр.). При определенных условиях человек мо-
жет получить доступ к невидимому (случайно или намеренно), для 
этого используются специальные магические приемы. Видение 
невидимого, как правило, сопряжено с опасностью, поэтому при 
визуальном контакте с иным миром следует соблюдать особые 
предосторожности. Видимые объекты также могут становиться 
невидимыми при некоторых условиях: под воздействием чар кол-
дуна, под действием проклятия и т.п. Чтобы стать невидимым или 
скрыть те или иные объекты от чьего-либо зрения, человеку необ-
ходимо было выполнить разного рода магические действия. При 
этом добиться цели можно двумя способами: сделать невидимым 
объект или навести слепоту на противника (подобного рода дейст-
вия часто применяются в оберегах от вредителей – волков, хищ-
ных птиц, воробьев, мышей и пр.). Данные магические действия 
предполагают не реальное, а символическое ослепление противни-
ка – введение его в состояние, при котором он временно не может 
видеть некоторые объекты. 

В традиционных верованиях важное место занимают пред-
ставления о зрении покойников, о том, что происходит с их глазами 
после смерти, как умершие утрачивают земное зрение и обретают 



 
М.В. Ясинская 

 

 

120

зрение потустороннее [Толстой, 1995]. С заботой о глазах и зрении 
покойников связываются многие запреты и предписания, ритуаль-
ные действия в ходе похоронного обряда, в поминальные дни. По 
верованиям славян, зрение и свет составляют одну из важнейших 
потребностей покойника на том свете, обеспечить которую должны 
его живые родственники, в противном случае покойник не найдет 
дорогу в загробный мир и превратится во вредоносного демона. Это 
проявлялось в различных формах: у всех славян распространен 
обычай зажигать свечу при покойнике, во время пребывания его в 
доме, в течение 40 дней. У сербов существовали специальные ри-
туалы, направленные на передачу свечи, если по каким-либо причинам 
ее не зажгли вовремя [Зечевиħ, 1978, c. 385]. Также практиковалось 
разжигание поминальных костров. Как правило, оно мотивирова-
лось необходимостью «греть» покойников, но могло связываться и с 
«освещением» для них дороги с того света. Например, на северо-
востоке Болгарии его объясняли тем, что при выходе из могил пред-
ки нуждаются в свете [Капанци, 1985, c. 221]. На Карпатах известен 
обычай сжигать ветки и хворост на могилах «нечистых» покойни-
ков, чтобы осветить погруженные во мрак души грешников. Про-
чищением глаз покойников мотивировался обычай мести могилы. 
На Псковщине родные шли на кладбище, веником или веткой про-
водили по могиле снизу вверх, как бы открывая умершим глаза, а 
уходя с кладбища – мели сверху вниз, закрывая им глаза. Этот обы-
чай назывался разметать глаза покойникам [Лобкова, 2000, c. 36]. 
По свидетельству Л. Ристески, архаический обычай перекапывания 
могил и вторичного погребения в некоторых районах Македонии 
также мотивируется тем, чтобы покойник «виде бело видéло» [Рис-
тески, 1998, c. 249]. В качестве «промывания глаз» покойника трак-
товался и обычай на третий день после похорон мыть на дворе  
одежду покойника и полотно, на котором гроб опускли в могилу, 
зафиксированный в восточном Полесье: «на 3 день мертвому очи 
промывают – стирают его вещи, постель, холст, на котором опуска-
ли гроб в могилу: чтобы душе було легче, штоб усе через воду про-
шло» (ПА, Стодоличи Лельчиц. р-на Гом. обл.) [Седакова, 1983, 
c. 255]. Всеми славянами соблюдались запреты на работу в неуроч-
ные дни, чтобы не засорить глаза предкам, которые, согласно ар-
хаическим представлениям, в эти дни выходят из могил и незримо 
пребывают возле своих родственников. 



 
Мифологические представления о глазах и зрении у славян 

 

 

121

Зрение мифологического персонажа отличается от человече-
ского: будучи сам частью невидимого мира, он видит то, что скрыто 
от человеческих глаз: например, колдуны видят бесов, которые им 
прислуживают; колдунья ночью пляшет с лешим, при этом прохо-
жие могут видеть в окне, как она пляшет одна – леший остается 
невидимым (Киров. обл., Слободской р-н, с. Лекма – запись авто-
ра). Мифологические персонажи наделяются способностью воз-
действовать на зрение человека, обманывать его, показывая иска-
женную картину реальности; они также могут наделять человека 
сверхзрением или наказывать слепотой. Прóклятому, которого во-
дит леший, кажется, что он ходит по знакомым местам, со знако-
мыми людьми: «Он его ведет, а тот никово не замечат, что лес, что 
темно. А все ему гладко, как будто идут, куда надо. Вот приводит 
его на такую скалу. – Ну, садись, куманек, вот на кровать» [Мифо-
логические рассказы, 1987, № 44]. «Черти часто заводят, на камень 
садят, как на печку, и замерзнет… Вот был пьяненькой, так черт 
его вел, вел, да к ручке и привел, и говорит: “Ложись, мол, вот 
печь”. Наутро мужик проснувши, а лежит на каменье» [Мифоло-
гические рассказы, 1996, № 245]. «Говорят, парнишка однажды 
гейнул, и шишки его подхватили. Его и по елкам водили, и везде.  
И на елках кладут спать, и яблоками кормят. И парнишки не уви-
дишь. А потом поставили кресты и его увидели. Шишки и отпусти-
ли его» [Мифологические рассказы, 1996, № 51]. 

Представления о зрении, которые реконструируются по дан-
ным языка, традиционных народных верований, обрядов, фольк-
лора славян, относятся к архаическому, мифопоэтическому пласту 
народного сознания. Для него свойственно, например, нечеткое 
разделение субъекта и объекта: слепой может означать как ‘не ви-
дящий’, так и ‘плохо различимый’, а темный – и ‘плохо видимый’ 
и ‘слепой’. Эта особенность проявляется и на уровне ритуалов, 
когда исполняющий ритуал закрывает глаза с целью скрыть ско-
тину от волков. С.Ю. Неклюдов приводит в качестве сравнения 
инфантильное поведение ребенка, который, прячась (желая сде-
латься невидимым), закрывает глаза (становится невидящим), тем 
самым как бы перекрывая визуальный канал, который перестает 
работать в обоих направлениях [Неклюдов, 2014, c. 138]. Слепота / 
темнота / невидимость, таким образом, представляют собой единое 
целое – «мифическую» слепоту. Это прослеживается и в сюжетах 
мифологических рассказов: когда герой попадает в мифологиче-



 
М.В. Ясинская 

 

 

122

ское пространство, он становится слеп (не видит или видит в ис-
каженном свете реалии этого мира), невидим (для родных). Вместе 
с тем он приобретает потустороннее зрение – видит мифологиче-
ского персонажа, который его водит, иногда это зрение сопровож-
дается и сверхзнанием. Данные признаки встречаются как по от-
дельности, так и в различных сочетаниях. Показательны в этом 
отношении функции цветка папоротника, который, с одной сторо-
ны, дает невидимость, с другой – сверхзнание: «Как цветка этого 
никто не видывал, так и ты невидимым будешь» [Мифологические 
рассказы, 1987, № 172]. «На Иван-день ходили искать цветок-
невидимку. В двенадцать часов ходят. Один мужчина на репище 
сорвал, да никак ему домой не добраться было, то на лес, то на ре-
пу ему указывало. Это его бес гнал… В двенадцать часов цветок 
этот расцветает, папоротник, видимо. Да не всем он покажется. 
Как принесешь цветок – невидимым станешь» [Мифологические 
рассказы, 1996, № 380]. «Один мужчина пахал на быках в поле и 
потерял их. День ищет, два ищет – не может найти. На третий день 
цветок папоротника попал ему за голяшку. И мужик узнал от него, 
где быки. Он взял быков и вытряс из сапога папоротник, и сразу не 
стал знать все» [Мифологические рассказы, 1987, № 173]. 

Таким образом, мифологические представления о зрении 
очень разнообразны, они охватывают многие сферы и жанры тради-
ционной культуры: верования, обряды, фольклор, язык и фразеоло-
гию. Они активно участвуют в категоризации представлений о мире 
и человеке, о жизни и смерти, о мире людей и загробном мире, к 
которому принадлежит все сверхъестественное и непознанное (не-
известное). Представления о зрении тесно сопряжены с категорией 
оценки, что объясняет наличие множества запретов, связанных со 
зрением, имеющих совершенно различные мотивировки. Часть  
из них направлена на защиту субъекта зрения, часть – на защиту 
объекта. Ряд визуальных запретов имеет целью сохранить миропоря-
док – «презумпцию невидимости того мира» [Байбурин, 1993, c. 205]. 

 
 

Список литературы 
 

1. Агапкина Т.А. Смотреть // Славянские древности: Этнолингвистический сло-
варь / Под общ. ред. Толстого Н.И. – М.: Междунар. отношения, 2012. –  
Т. 5. – С. 75–81. 



 
Мифологические представления о глазах и зрении у славян 

 

 

123

2. Байбурин А.К. Ритуал в традиционной культуре: Структурно-семантический 
анализ восточнославянских обрядов. – СПб.: Наука, 1993. – 240 с. 

3. Виноградова Л.Н. Как распознать чужого среди своих // Исследования по сла-
вянскому фольклору и народной культуре. – Oakland: Berkeley Slavic 
specialities, 1997. – Вып. 1 / Под ред. Архипова А., Полинской И. – С. 53–62. 

4. Галанова М. Представи за окото и зрението в традиционната култура на сла-
вяноезичните балкански народи // Етнографски проблеми на народната кул-
тура. – София: Академично изд-во «Проф. Марин Дринов», 2011. – Т. 8. – 
С. 283–318. 

5. Зечевиħ С. Самртни обичаjи у околини Заjечара // Гласник Етнографског 
музеjа у Београду. – Београд: Этнограф. музеj Београд, 1978. – Књ. 42. – 
С. 383–398. 

6. Капанци. Бит и култура на старото българско население в Североизточна 
България: Етнографски и езикови проучвания. – София: Изд-во на Българ. 
акад. на науките, 1985. – 377 с. 

7. Лобкова Г. Древности Псковской земли: Жатвенная обрядность: Образы, ри-
туалы, художественная система. – СПб.: Дмитрий Буланин, 2000. – 224 с. 

8. Мифологические рассказы и легенды русского Севера / Сост. Черепано-
ва О.А. – СПб.: Изд-во С.-Петерб. ун-та, 1996. – 212 с. 

9. Мифологические рассказы русского населения Восточной Сибири / Сост. 
Зиновьев В.П. – Новосибирск: Наука, 1987. – 401 с. 

10. Младенова Д. «Глаза» и «зрение» небесных светил: Связь концептов света и 
зрения в балканских языках и традиционной культуре // Славяноведение. – 
М., 2002. – № 6. – С. 72–86. 

11. Неклюдов С.Ю. Слепота демона и ее литературные перспективы // Сила 
взгляда: Глаза в демонологии и иконографии. – М.: РГГУ, 2014. – С. 125–147. 

12. Ристески Љ. Митските представи на светот на мртвите во традиционалната 
култура на Македонците // Studia mythologica slavica. Ljubljana, 1998. – № 1. – 
S. 243–257. 

13. Седакова И.А. Балканские мотивы в языке и культуре болгар: Родинный 
текст. – М.: Индрик, 2007. – 430 с. 

14. Седакова О.А. Материалы к описанию полесского погребального обряда // 
Полесский этнолингвистический сборник: Материалы и исследования. – М.: 
Наука, 1983. – С. 246–262. 

15. Словарь русских народных говоров / Гл. ред. Филин Ф.П., Сороколетов Ф.П. – 
Л.: Наука, 1968. – Вып. 3. – 361 с. 

16. Словарь русских народных говоров / Гл. ред. Ф.П. Филин, Ф.П. Сороколетов. – 
Л.: Наука, 1970. – Вып. 5. – 344 с. 

17. Толстой Н.И. Язык и народная культура: Очерки по славянской мифологии и 
этнолингвистике. – М.: Индрик, 1995. – 512 с. 

18. Ясинская М.В. «Света белого не видеть»: (Тема глаз и зрения в формулах юж-
нославянских проклятий) // Славяноведение. – М., 2013. – № 2. – С. 79–89. 

19. Ясинская М.В. «У страха глаза велики»: Глаза в славянской народной демоно-
логии // Сила взгляда: Глаза в мифологии и иконографии / Отв. ред. Анто-
нов Д.И. – М.: РГГУ, 2014. – С. 282–305. 

20. Barthel de Weydenthal M. Uroczne oczy. – Lwów: Tow-wo nauk., 1922. – 51 s. 


